# Предисловие

Святой апостол Павел в священном писании говорит: «Один Господь, одна вера, одно крещение.» (к Эфес. Гл. 4. Ст. 5.)

Но мы видим в настоящее время, в окружающем нас мире находятся много вероисповеданий: католики, никониане, которые называют себя православными, старообрядцы, баптисты всяких названий и другие. Но как же разобраться, как найти истинную, правую веру, поскольку она одна?

Вера правая познаётся не от знамения и чудес, а от священного писания. *Не по писанию верующие не христиане, но еретики*. (еванг. От Иоанна гл. 7 зач. 27. Лист 125.)

Истинно-верующие последуют учению Христа Спасителя, учению св. апостолов, учению святых отцов 7-и вселенских соборов, без изменения, без искажения, без добавления от себя чеголибо.

# Краткий очерк истории християнской церкви.

(истинно-православной кафолической, т. е. соборной.)

Основоположником христианской Церкви является Богочеловек Господь наш Исус Христос, положивший основание её на твердом камне ... «И на сем камне я создам Церковь мою и врата ада не одолеют ея.» (ев. от Матфея гл. 16. ст. 18.)

А на этом камне, т. е. на вере, ученики Христовы — святые апостолы, воздвигли здание Церкви, из живых камней — людей принявших евангельскую проповедь.

Ни изменчивость времен, ни нападения, ни изменчивость времен, ни нападения лжебратии и врагов, ничто не обессилило и не уничтожило Церковь, согласно обетования Божественного Основателя ея: «Врата адова не одолеют её».

Ибо сам Создатель Церкви охраняет её своим Всемогуществом и пребудет с ней до скончания века. (Еванг. От Матфея 28.20).

Святые апостолы-ученики Христовы 12-70, за время своей краткой жизни на земле, с помощью Божественной силы, смогли распространить евангельскую весть по всему тогдашнему цивилизованному миру и создать прочную организацию в церковной семье, т. е. поставили для управления Християнским народом: епископов, презвитеров и дияконов. А что не успели сделать ученики Христовы, то сделали ученики апостольские.

Они написали всё то, что восприняли от очевидцев Христа Спасителя, апостолов. Таковыми были: Игнатий Антиохийский — ученик Иоанна Богослова, Поликарп Смирнский и Папий тоже его ученики. Варнава — спутник и сотрудник апостола Павла. Дионисий ареопагит и Климент Римский, ученики того же апостола.

Вот этих то мужей и приготовили себе продолжителей своего дела святые апостолы. Они то потом написали и усвоили все чиноположения для Христианской Церкви.

Только что успела проявить себя Христова Церковь в мире, как напали на неё со всех сторон враги. В течение первых трёх веков ведёт она внешнюю борьбу с иудейством и язычеством (идолопоклонниками) в могущественной всемирной Римской империи.

Языческие цари Нерон, Декий, Диоклитиан, Максимиан, и другие пытались стереть с лица земли Христианскую церковь. Какие только не придумывали они пытки и мучения, чтобы заставить Християн отречься от веры во Христа и поклониться идолом. Християн живых бросали на растерзание голодным диким зверям, делали живые факелы и зажигали, чтобы освещать арену в амфитеатре, на которой боролись гладиаторы, или были другие представления. Но Християне мужественно переносили все мучения и страдания за веру в Христа Спасителя. Они знали и твёрдо верили, что слова Христа Спасителя не ложны. В евангелии от Матфея написано: «И будете ненавидимы всеми за имя Мое» (гл. 10. ст. 22)

И ещё: «Посылаю вас, как овец среди волков» (гл. 10, ст. 16)

И ещё: «Остерегайтесь же людей: ибо они будут отдавать вас в судилища и в синагогах своих будут бить вас. И поведут вас к правителям и царям за Меня ...» (гл. 10, ст. 17-18)

Но в тоже время они утешались словами Христа Спасителя: «Не бойтесь убивающих тело,

души же не могущих убить» (гл. 10, ст. 28)

И шли они и возвещали Веру людям во Христа Его посланниками стали И верны, знамени Креста

Несли они Христа ученье И гнал их тёмный злобный мир И предавал их на мученье И продолжал свой буйный пир

И на пиру позорном этом Мир пил их кровь, святую кровь, Они ж дарили мир приветом И умирали за любовь.

Их в цирках раздирали звери, Их в пытках резали и жгли, Им места не было ... но верно, Они счастливы, быть могли!

Н. Иванов. «Древние Християне»

После победы христианства над язычеством, Церковь в течение пяти веков ведёт внутреннюю борьбу с ересями и расколами (особенно длительная борьба была с арианством) и одерживает победу над ними. (Потому что истина всегда побеждает)

Таким образом, преодолевши внешние и внутренние препятствия. Церковь християнская сильно разрушила свои границы, и все народы объединенные одной верой во Христа, образовали собою *Церковь вселенскую*, и управлялись не только епископами, как в древней Церкви первых веков, но *пятью патриархами*: Римским, Александрийским, Иеросалимским и Антиохийским.

Такое управление в Церкви продолжалось <u>до 1054 г. н. э.</u> Из числа указанных патриархов, Римскому иногда давались некоторые духовные преимущества, а потому и было ему присвоено звание Римский папа.

Когда же этот верховный вождь не довольствуясь данным ему титулом папы, присвоил себе и другие две власти, т. е. царскую (мирскую) и Божескую, выдавая себя наместником Христа на земле, с правом изменять все законы веры по своему усмотрению.

Видя, такую гордость Римского паны и превращение им догматов христианской религии, четыре восточные патриархи осудили папу, *отлучили от Церкви*, как еретика и прервали с Римской церковью духовное общение. Это было сделано в 1054 году по Р. Х.

Древняя Русь принимает Христианскую веру в 988 году. При князе Владимире Киевском из Греции, до этого русские люди были частично, немногие крещены. Сначала от святаго апостола Андрея, (Первозванного ученика Христова) который дошёл по реке Днепру до гор, где ныне стоит, город Киев и поставил там крест и благословил место, потом пришел в Великий Новгород и крестил немногих.

<u>Второй раз</u> крестились русские люди, когда греческий патриарх Фотий прислал на Русь епископа. Русские люди потребовали знамения от епископа, чтобы было ввержено в огонь евангелие, и если оно не сгорит, тогда давали обещание верить во Христа и креститься. Епископ сделал по их требованию. <u>Евангелие не сгорело</u> в огне, и тогда многие уверовали и крестились. Сие было во время царства греческого царя Василия Македонянина, и при великом князе Рюрикерусском, и при Киевских князьях Аскольде и Дире.

Третий раз крестились люди в 963 году, при княгине Ольге, бабушке князя Владимира, от патриарха царя града Феофилакта, во время царства греческаго царя Цимисхия.

В четвертый раз в 988 г. при князе Владимире.

С принятием христианства от греческих иерархов, русские люди приняли непорченые догматы християнской веры, чины, обряды и весь церковный ритуал. Все эти религиозные истины

русские християне хранили свято и нерушимо до половины 17-го века, т. е. до Московского 6-го патриарха Никона и до русского царя Алексея Михайловича Романова, тогда как греко-восточные церкви <u>с 1453 г.</u> подпали под насилие турков магометан, завоевавших все христианские, патриаршия владения. Живя в турецкой неволе, восточные християне, во главе со своими иерархами, многое угратили из своего благочестия.

Причиной такого повреждения Греческой православной веры было прежде всего, материальное владычество над христианами и непрерывное ущемление магометанами религиозных сводов.

# Второе.

Отсутствие у греков своих школ, типографий и всяких духовных очагов. А более всего греческую веру повредили западные незваные гости иезуиты, папские посланники, которые безмездно предлагали грекам свои типографии, книги и школы для греческих детей. На такой лестный призыв папских посланников греки легко откликались отдавали своих детей в латинские школы, брали книги из западных типографий с латинскими ересями, и таким образом, не только простые греки християне, но и их пастыри к концу 17 века (1643 г) уже вполне облатынились и потеряли ту правую веру, которую они в 988 г. передали русским.

Русская православная Церковь <u>с 988 г. до 1589 г.</u> управлялась только <u>митрополитами</u>, которые чуть не всё время получали благословение от греческих патриархов.

А при царе Феодоре Ивановиче <u>в\_1589 г.</u> в России было учреждено <u>патриаршество</u>, и тогда русская Церковь перестала быть зависимой от Греции.

# О пяти Патриархах.

<u>Первый патриарх</u> Российский, Иов, поставлен Греческим патриархом Иеремием в 1589 г. по желанию Царя Феодора Ивановича т. к. Греция подпала под владычество Магомета II. В 1582 г. умер Царь Феодор Иванович и настал Борис Годунов. После самозванца Димитрия стал царём Василий Иванович Шуйский.

Иов скончался в 1607 г.

<u>Второй патриарх</u> Эрмоген 1606 г. Царь был Василий Иоанович Шуйский. Скончался в темнице в 1612 г.

<u>Третий патриарх</u> Филарет, Федор Никитич Романов. Сестра Никиты Романова, Анастасия была первою супругою Иоанна Грознаго. Царем был выбран — сын Филарета — Михаил Федорович Романов.

Филарет был в плену у поляков  $\epsilon$  1619 г. Был люмен пленных и Филарет был поставлен патриархом, скончался в 1633 г.

<u>Четвертый патриарх</u> — Иоасаф в 1633 г.

<u>Пятый патриарх</u> Иосиф в 1642 г. при царе Михаиле Фёдоровиче. Скончался в 1652 г. Спустя несколько времени, по обычаю прежних времен, у русских иерархов в патриаршество Никона, родилась мысль <u>о исправлении русских церковно-служебных книг.</u>

Для решения этого важного вопроса в 1654 г. был собран собор русских иерархов во главе с патриархом, на котором было принято: *«Русские богослужебные книги исправить»*. Второй вопрос решался: *«По каким книгам исправлять русские богослужебные книги?»*.

И тут же было постановлено: «Исправлять русские церковные книги по <u>древним греческим</u> книгам.»

С таким постановлением собора все иерархи были согласны. Для приобретения древних оригиналов был послан в Грецию келарь Троицкого монастыря Арсений Суханов, хорошо знающий греческий язык.

Во время посещения Греции, как во время патриарха Иосифа, так и теперь, русский старец много заметил за греками неправославных действий, но порученное ему дело честно выполнил, привёз древние греческие книги и сдал их куда следует.

Увидев, привезённые книги Арсением, русский патриарх Никон приказал бросить эти древние книги и послал снова в Грецию, чтобы привезти оттуда новые современные книги,

которые печатаны для греков в Венеции латынщиками и по которым в то время греки совершали церковную службу. Что было и сделано. По этим-то новогреческим или вернее латинским книгам, Никон наперекор бывшему собору о исправлении книжном, приказывает «исправлять» русские церковные книги.

Притом справщиками книг Никон назначил не своих благочестивых иерархов, испытанных в вере людей, а иноземцев: <u>Арсения</u> грека латынщика, отлученного даже от греческой церкви: Паисия <u>Лигарида</u> воспитанника иезуитов, авантюриста, тоже отлученного от церкви и <u>Дионисия</u> грека проходимца.

Само собой понятно, что такие нравственно искалеченные, притом же иноземцы, справщики, не могли внушать доверия русским ревнителям благочестия, которые скорее могли только портить русское благочестие, а не исправлять.

К тому же Патриарх Никон не мог контролировать этих наймитов, потому что не знал греческаго языка и поэтому говорил главному справщику так: «Ну, Арсен, печатай, как нибудь лишь бы не по старому».

Вот тут-то образовалась оппозиция со стороны ревнителей русского благочестия, против Никона и его нововведений.

Русские религиозные патриоты видели в действиях патриарха не исправление русских книг, святых догматов и обрядов, а порчу и искажение.

Проявив такое самоуправство, в деле исправления книг, вопреки бывшему собору, Никон надеялся на поддержку со стороны царя Алексея Михайловича, пока будучи егоособенным другом, зная, что и царь является таким же грекофилом, как и он Никон.

Натворив множество пакостных дел в церкви, не только в деле исправления книг, но и других, Никон не поладил с Царём. Несмотря на свои ограниченные знания, русский патриарх Никон, был о себе очень высоких понятий. Не довольствуясь своим титулом патриарха, он присвоил себе звание, «Великого Государя», а это взбесило русского монарха «тишайшего» Алексея и у них с патриархом возникла такая вражда, которую из русских примирить никто не мог. Для того чтобы смирить гордую душу своего врага Никона, Царь Алексей вызывает к себе в Москву греческих иерархов, митрополитов, епископов и монахов. Всех приехало греков 129 человек. В 1666 г. царь Алексей Михайлович организовал у себя в Москве собор и предоставил полное право руководить собором приезжим греческим патриархам. Прежде всего царь предложил собору разобрать дело Никона. Собор нашёл много незаконных дел патриарха Никона, за которые лишил его патриаршеского сана, признал его еретиком и отлучил от церкви. А проведённые им церковные реформы одобрил, потому что они были сделаны по принципу новогреческой облатынившейся церкви. Вводя в русскую Церковь новизны и ереси и узоконяя их, греческие гости иерархи, соборно проклинают русские благочестивые догматы и предания, а всех не соглашающихся с нововведением предают анафеме. «Тишайшему» же Алексею Михайловичу приказывают взяться за меч и казнить всех держащихся древнего благочестия и не покорившихся ихнему собору.

И вот, следуя такому собору чужеземных гостей «Тишайший» начал с этого времени такую расправу с непокорившимися собору, какой не знала история со времён Нерона.

Летописец говорит об этой расправе так:

«Пругавин»

«И вот полилась рекой русская кровь, ревнители старины умерли на плахе, сгорели в срубах, исчахли в заточениях, беспощадныя пытки, бесчисленные мучительные казни следуют длинным рядом. Непокорников ссылали, заточали в тюрьмы, казематы и монастыри, жгли огнём, накрепко секли плетьми, нещадно рвали ноздри, вырезали языки, сажали на кол, четвертовали, выматывали жилы, кидали в деревянные клетки, и, завалив там соломой, сжигали, голых обливали холодной водой и замораживали и т. д.»

После собора 1666 г. — говорит историк «— велие гонение разогнало из Москвы староверов (так историк называет истинно верующих християн, держащихся древнего благочестия.) Зело мало в Москве осталось, да и то не своими домами жили»

Таким образом, древле русская православная Церковь была угнетена и прогнана в пустыню, а на место её явилась новая греко-никоновская, с латынскими обычаями и ересями, эта та самая, которую теперь называют православной. Она-то в лице своих тесно связанных представителей

гражданской и духовной власти, жестоко гнала и преследовала всех держащихся древнего благочестия. До Алексея Михайловича Романова, ни от каких русских князей и царей, христианская вера и Церковь не подвергалась гонениям, ни при митрополитах, ни при прежних пяти русских патриархах. Она беспрепятственно сохраняла всю полноту того благочестия, которое приняла при князе Владимире из Греции.

При патриархах Филарете и Иосифе в России тоже проверялись служебные книги, но из-за этого исправления никогда не происходило расколов, потому что это святое дело проводилось русскими благочестивыми людьми, хорошо знающими греческий язык, и над ними досматривали митрополиты и патриарх, а не доверялось это важное дело иностранным авантюристам.

Когда же два особенных друга, Алексей и патриарх Никон, безрассудно начали на Москве великое дело, исправление книг и поручили это дело чужестранному элементу, от этого и произошёл великий русский раскол в Церкви. Усмирить который не удалось монарху Романову ни миллионами жертв, ни океаном пролитой крови.

Вот как описывает историк Соловьёв о твёрдости русских людей, которые мужественно переносили всякие лишения и страдания за сохранение древнего благочестия.

«Боярыня Федосья Прокопьевна Морозова, пользовалась большим почётом при дворе. Дома ей прислуживало человек с 300. Крестьян было 8000, другов и сродников множество, много ездила она в дорогой карете, устроенной мозаикой и серебром, в 6 или 12 лошадей с гремячими цепями. За нею шло слуг, рабов и рабынь человек 100, оберегая её честь и здоровье. И эта богатая и знатная боярыня вместе с сестрою, княгинею Евдокиею Урусовой, стали ревностными последовательницами Аввакума и целый ряд лишений и страданий не могли поколебать их твёрдости. Понятно, как это не нравилось царю, который употреблял все средства для их обращения-увещания, угрозы, наказания и всё понапрасну. «Сумасбродная, люта» — отзывался царь о Морозовой, считая сестру её Евдокию смиренною; но эта смиренная, как часто бывает, поддерживала «лютую» своею твёрдостию. На вопрос Крутицкого Митрополита Павла, причастится ли она по тем служебникам, по которым причащается государь, Царица и Царевны, Морозова отвечала «Не причащусь; знаю, что царь причащается по развращённым служебникам Никонова издания. Враг Божий Никон своими ересями как блевотиною наблевал, а вы ныне то сквернение его полизаете, явно что и вы подобны ему».

Сестёр заточили по разным местам. Урусова не вынесла тяжкого заключения и скоро умерла; за нею последовала и Морозова» (Её казнили)

(История России с древнейших времён Соловьёва. Том 13, кн.7)

Инквизиторские действия против тех; кто сохранял древнее благочестие, не только пришлось применять самому Алексею со своим прежним другом, но он передал такое действие и своим преемникам, сыну Петру-I и другим. Для уничтожения приверженцев старины, которых было бесчисленное множество, т. е. подавляющее большинство русского населения, Алексею не хватило его жизни. Преследование за древнее благочестие продолжалось и после смерти царя Алексея при Феодоре Алексеевиче и при царях Иоанне и Петре Алексеевичах, которые почти также относились ко всему тому, что начал делать их отец.

А когда, воцарился энергичный Пётр-I, тогда дело с бежавшими християнами приняло такой вид. Видя опустевшие от людей города и села в своей империи и узнавши причину такого удаления русского народа со своих насиженных мест, а причиной разорения городов и сёл было то, что его отец Алексей жестоко мучил и терзал всех содержащих русскую веру, а потому они и покидали свои дома и всю свою оседлость и бежали, кто куда мог в леса, в пустыню и даже за границу.

Такое положение крайне возмущало Петра, кроме того Петр начал строить в своем государстве заводы и поднимать индустрию. А для осуществления таких дел ему нужен был народ и деньги. С этой целью Петр в 1716 г., издал указ касающийся всех сбежавших и скрывающихся от преследования за древнее благочестие. Указ Петра гласил, чтобы все бежавшие от преследования за веру не боясь выходили из пустынь, веровали и молились по древним книгам. Но с условием, чтобы писались раскольниками и платили за право оставаться в расколе, двойную подать.

Такой указ Петра многие из пострадавших в бегстве и укрывательстве встретили с большой

радостью и начали писаться раскольниками, согласились платить двойной оклад и даже носить на своей одежде позорный знак — три буквы Е. Р. W. еретик, раскольник, отступник.

К числу таких записавшихся в раскол относятся существующие общества: <u>поморцы, брачники и не брачные, федосеевцы, нетовцы, филиповцы</u> и еще кое-какие мелкие безпоповщинские толки.

А из приемлющих «священство», записанными в раскол, являются: <u>беглопоповцы и</u> старообрядцы Белокриницкой «иерархии».

Относительно появления этих последних сект можно сказать следующее: после Московского собора бывшего в 1666 г. когда греческие иерархи бывшие в Москве, соборно проклялирусское благочестие и содержателей его. Царь Алексей Михайлович по повелению того собора начал ужасную расправу с содержателями древнего благочестия, то прежде всего пострадало от такой расправы высшее русское духовенство, не согласившееся с богоборным собором. Последний из старых епископов Павел Коломенский был сожжен в Пустозерске, осталось только несколько убегших от гонения священников до Никоновского рукоположения. А так как священники не имеют права поставлять и рукополагать высшие духовные чины. т. е. патриархов, епископов, то со смертью последних благочестивых епископов, окончательно прекратилась священная иерархия. В настоящее время во всем мире нет истинного православного священства, но еретики.

Предвидя такое печальное последствие один из старых попов Феодосий, вопреки священным правилам, стал принимать попов Никоновского рукоположения в их чине. Это было около  $\underline{1695\ r}$ .

Таким действием Феодосий организовал общество беглопоповцев.

А когда почувствовалось в этом деле большое неудобство, т. е. не всегда хватало таких прибегших попов от великороссийской наз. Церкви, тогда некоторые из старообрядцев стали искать другой выход из положения. Они решили найти епископа нового рукоположения и принять его к себе в его епископском сане, хотя это и не по священным правилам.

Осуществить такое дело старообрядцам не скоро удалось. Искать такого архиерея выпало в последствии на долю Белокриницких иноков, Павла и Алимпия. После многих трудов, после рекомендации одного маклера-еврея, они, наконец нашли в Константинополе заштатного Боснорайскаго митрополита, отлученного от греческой Церкви, Амвросия, и привезли его к себе в белую Криницу в 1846 году.

Этот-то грек. Запрещенный Иерарх и притом еретик и основал старообрядческую Белокриницкую «Иерархию», которая существует и до днесь с центром в Москве на Рогожском кладбище.

Еще следует сказать о появлении в России единоверческой «Церкви». В конце 18-го столетия некоторые любители старины возбудили ходатайство перед синодом, что бы им было разрешено совершать богослужение по старым книгам, хотя в тоже время принадлежать к называемой православной Церкви (Никонианской). В 1800 году при императоре Павле-I и при митрополите Платоне было учреждено так называемое единоверие. Цель этого учреждения была чисто миссионерская, т. е. что бы снисходительными мерами привлечь людей из старообрядчества в греко-российскую церковь, а остающихся навсегда в единоверии синод признавал полураскольниками, болеющих еретическим недугом и т.п.

Теперь посмотрим, что стало с теми, которые не записались в раскол и не приняли на себя позорного имени «еретик, раскольник, отступник»? Строгие ревнители древнего благочестия, видели в этой записи отречение от християнского имени, отрицательно отнеслись к такому Петровскому указу и попрежнему решили продолжать скитальческий, нелегальный образ жизни. Ибо указ Петра и неоднократное повторение его по отношению к содержателям древнего русского благочестия, в начале обещал, как будто, абсолютную свободу верований, но при рассмотрении его оказалось совершенно не так, а именно записавшиеся в раскольнические списки и заплатившие двойной оклад, за право оставаться в расколь, раскольники обязаны были идя на компромиссы с Петром жертвовать ему очень многими догматами своей веры.

Вот что говорит император Петр I-й в своем указе в 1722 году. «Раскольники не должны никого учить, детей своих не имеют права у себя крестить, свадьбы тоже не имеют права у себя венчать, учителей своих в дом к себе не принимать, книг древних у себя не держать и т. п.». От таких требований царского указа, противных християнскому закону приходили в ужас не только не записавшиеся под двойной оклад Петра, но и записавшиеся.

## Но что же делать?

Предстояли два пути — или расстаться с интересами своей веры, делать все противное слову Божию и через такое отступление иметь право на свободную жизнь в России, или же не подчинившись требованием царя Петра, нужно было по прежнему скрываться и убегать от преследования за правую веру от гражданской и духовной власти. Ибо все попавшиеся в руки указанных властей, подвергались той же участи, которой подвергались древние христиане от Нерона, Декия, Максимиана и других. И тем пыткам и мучительным казням, которым подвергал отец Петра содержателей той веры, которую русские християне хранили свято шесть с половиной столетий с 988 г. до 1666г. до патриарха Никона и в которой сами Алексей и Никон крестились и воспитывались.

Вот что говорит история о расправе Петра с теми, кто не хотел подписаться под его антирелигиозный указ и не хотел принять на себя имя еретика, раскольника и отступника. «Били кнутом до умоисступления, рвали ноздри, ссылали на каторгу, иногда предавали смертной казни.»

А вот еще один летописец описывает действия Петра. «Когда Петр достиг совершеннолетия, то Москва стала походить на древний Рим времен Нерона; полилась рекой русская кровь, заволокло синее небо тучею от костров сжигаемых тел упрямцев, затупились топоры в руках палачей от беспрестанного сечения на плахах голов противников нововведения, прогнулись кремлёвские стены от тяжести тел староверов.» (так летописец называет истинно верующих христиан)

«По словам современников, Пётр не только лично присутствовал при казнях, но жалея рук уставших палачей, сам рубил на плахе головы обвиняемых.»

Боясь таких ужасных мучений, чинимых Петром І-ым, ревнители древнего благочестия также бежали и укрывались от власти Петра, как при его отце Алексее Михайловиче.

Историк Щапов говорит: «При Петре все лишались свободной жизни. Ревизия отыскивала каждую душу, записывала и делала крепостную государству».

В другом месте историк говорит: «Бегство християн было в разные стороны, в места, где можно было укрыться: кто мог тот бежал, кто не мог тот должен по необходимости записываться в раскол, если нельзя было укрываться и жить в качестве тайных християн».

Продолжая описывать историю не покорившихся уставу Петра, Щапов далее говорит: «Мы, — говорили християне 18-го века, — в книги законопреступные Петровские писатися никогда не будем и хотящим спастись, никому не советуем».

И вот они пошли в пустыни затвердивши одно, что время антихристово настало, от которого согласно пророчества нужно бежать, что лукавый змий воцарился на земле. И они пошли в дикие пустыни и непроходимые леса, на край морей и океанов, где они видели более гостеприимства, в атмосфере вечных туманов, среди лесов и зверей.

Такую их горестную и невыносимую участь видело только небо. Они уходили тысячами, унося с собой древле-православный образ во всей его чистоте, драгоценные неисправленные отеческие книги и рукописи, заветы и обычаи древнего благочестия.

Таких убегающих от государственного указа власть находила и поступала с ними по всей строгости закона.

Таких-то скитальцев и хранящихся от власти в лесах и тёмных подпольях, история начала называть СТРАННИКАМИ.

В конце 18-го столетия и в первой половине 19-го века таких странников история указывает в Твери, в Пошехонье, Новгородской губернии, Сибири и др. местах русской земли, но они жили так скрыто, что правительству не было возможности обнаружить их. В 1852 г. при царе Николае Павловиче по инициативе графа Стенбока и секретаря тайной комиссии Алябьева была организована специальная следственная комиссия по делу этих бегунов-странников. Были снаряжены специальные военные отряды на поиски таких людей. Сыскным отрядам в Пошехонских лесах удалось поймать многих странников и конфисковать их литературу.

После этого в печати появились статьи об этом тайном доселе мало известном обществе.

О странниках стали писать историки: Кельсиев, Князьков, Нильский, Пятницкий, профессор Ивановский и другие.

По описанию указанных историков видно, что строгие держатели древнего християнского благочестия никогда не нарушали правых верований ни при каких требованиях и угрозах со

стороны власти Петра I-го и его последователей монархов.

Они жертвовали всем своим материальным состоянием, своей свободой и даже жизнью, но веру свою хранили.

Иоанн Геринг в книге «Раскол и секты» говорит: «В то время, как названные до сих пор секты в наш век, т. е. 19-й, смягчили много соблазнительного в учении и повелении своих предков, тогда как бегуны, или скитальцы, как они себя называют странники, удержали свое первоначальное учение». Историк Пятницкий говорит так: «Вера странников... связывает свою историю с древними еще до Петровскими крыющимися в Поморских пустынях, християнами. с теми остальцами благочестия, которые не были записаны ни в какие ревизии».

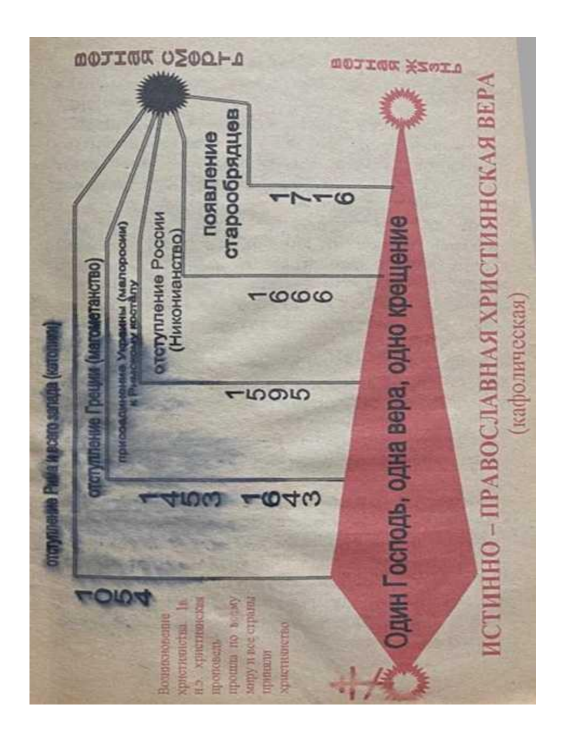
Вот краткая история общества истинных православных христиан странников (И.П.Х.С.) начавших свой странственный образ жизни в России от времени царя Алексея Михайловича Романова и его сына Петра и доходящая до настоящего времени.

И будет продолжаться до судного дня.

Христос Спаситель сказал:

«Род сей не прейдет» (ев. от матф. 24.34.)

т. е. християне-странники.



# ПОЯСНЕНИЕ К СХЕМЕ

Основателем христианства является Христос Бог.

Новая Эра-летоисчисление начинается с этого важного исторического события, т. е. рожества Христова.

Истинная православная християнская вера распространилась по всему цивилизованному тогда миру. Не было народа, племени, которые не знали бы имя Христа, как Бога.

<u>1-е отступление</u> от истинной православной християнской веры, было <u>в 1054 г.</u> Весь запад: римская империя, Англия и прочие западные страны отступили от истинного учения Христа Спасителя, учения святых апостолов и учения святых отцов семи вселенских соборов, а приняли ложное учение еретиков: папы Формоса, Петра гугнивого и прочих.

<u>2-е отступление</u> было в Греции. Греки приняли ложное учение Магомета, и в место креста в храме Софии водрузили полумесяц. Это произошло в <u>1453 г.</u>

 $B\_1595$  г. Малороссия (Украина) присоединилась к римскому костелу т. е. приняла западную ересь — католичество.

<u>В 1666 г.</u> отступила Россия от истинно-православной веры, она приняла все ереси запада, в царствование Алексея Михайловича Романова, в патриаршество Никона.

Из православного патриарха Никон превратился в еретика. <u>В 1716 г.</u> после издания указа Петра I-го появились старообрядцы разных толков.

Старообрядцы хотя и выполняют некоторые указания Христа Спасителя но с 1716 г. находятся под печатью антихриста, и подлежат той же участи, как и другие еретики, имена которых не записаны в книге жизни. (апокалипсис гл. 13, Ст. 8.)

# Ереси Никона и его последователей.

- 1. Знаменоваться тремя перстами.
- 2. Пятью благословлять.
- 3. Крестом двочастным просфиры печатать.
- 4. Аллилуия трегубить.
- 5. Пять просфир иметь вместо семи.
- 6. Во святые посты коленопреклонений не творить.
- 7. На коленях в 50-й день троицу молиться.
- 8. Символ веры в 5-ти местах изменил.
- 9. Миропомазание иудейским обычаем заповедал делать.
- 10. В браковенчании против солнца обходить повеле.
- 11. Театральное пение введе.
- 12. Иконное писание измени.
- 13. Молитву Исусову измени.
- 14. Книги все искази внес ереси.

Из этого видно, что никониане не последуют учению Христа Спасителя, учению святых апостолов и учению святых отцов семи вселенских соборов, значит их вера не правая, а ложная, поэтому и не спасительная.

Пророческое предсказание об антихристе и бегстве истинно верующих при нём.

С момента отступления от истинного учения Христова названным Патриархом Никоном воцарился в России последний <u>всемирный антихрист</u>. (антихрист — это отступление от истинного учения.)

Иоанн Богослов — ученик Христа Спасителя, в 1-м веке новой эры, написал книгу «Апокалипсис», т. е. Откровение.

В этой книге он пишет:

«И стал я на песке морском и увидел выходящего из моря зверя с седьмью головами и десятью рогами» (гл. 13 ст. 1)

«И отверз он уста свои для хулы на Бога, чтобы хулить имя Его и жилище Его и живущих на

небе.» (стих 6)

«И поклонятся ему все живущие на земле, которых имена не написаны в книге жизни у  $\Lambda$ гньца» (ст. 8)

«И он сделает то, что всем малым и великим, богатым и нищим, свободным и рабам положено будет начертание на правую руку их или на чело их. И что никому нельзя будет ни покупать ни продать, кроме того, кто имеет это начертание ... здесь мудрость, кто имеет ум, тот сочти число зверя, ибо это число человеческое: число 666.» (ст. 16-18)

«И отверз он уста свои для хулы на Бога, чтобы хулить имя Его и жилище Его и живущих на небе.»

Объяснение: 600 лет было Ною, когда Бог навел потоп на землю <u>за нечестие</u> людей. Это было в 2262 г. от сотворения мира: Царь Навуходоносор живший в 5-м веке до н. э. сделал истукана высотой 60 локтей и 6 локтей в ширину, что бы люди поклонялись ему вместо Бога. 600+60+6=666. 1000 лет было во всей вселенной благочестие, по отступлении запада прошло 666 лет, и в 1666 г. воцарился последний всемирный антихрист, о котором было предсказано в священном писании.

Антихрист — не одно лицо, а люди еретики и безбожники.

Историк Пятницкий в книге «вера странников» изд. 1906г. описывает так:

«Краеугольным камнем, на котором зиждется все учение странников ... служит убеждение их в чувственном, видимо царствовании антихриста». Антихрист уже пришёл и со времени Петра Іго видимо царствует на всероссийском престоле». Как было указано в «Апокалипсисе» явился антихрист в России, но ещё не в виде Царя, а в звании лживого пророка перваго зверя. Этот первый зверь и вместе лживый пророк-патриарх Никон ... он имел также число 666 в мирском имени Никита, по гречески:

## Никитіос

50+8+20+8+300+10+70+200=666

Объяснение: по славянски цифра 50 обозначается буквой Н. 8-буквой и. 20-буквой е. и т. д. Он т. е. Никон первый вознес хулу на Бога, изменив святое имя его Исус на <u>Иисус</u>.

После этих «предотечь» по учению странников прииде последний враг Божий, чувственный антихрист, на великороссийскую седе державу поплени вся храмы Божия, пусты сотвори вся Церкви Христовы не иного мню, говорит Евфимий в своем послании в Москву 1787 г. — разве Петра І-го. Стр. 90 Петр І-й не захотел принять на себя царского имени, но восхотев по римски именоваться император, а в римлянах оно императорское именование без <u>М</u> состоится, якоже о том показует в троязычных букварях.

А если так, то в его титуле будет заключаться апокалипсическое число 666.

# <u>ІПЕРАТОР</u>

10+80+5+100+1+300+70+100=666

В апокалипсическом наименовании сатаны.

#### ТИТИН

300+8+300+8+50=666

«Последний антихрист или второй зверь в «апокалипсисе», представляется с двумя рогами и у Петра-I было два титула: Царь благоверный и император благочестивейший».

# Далее:

Последним и всемирным является потому, что истинное священство в то время было только в Московском государстве. Все прочие страны и народности находились уже в отступлении от истинной веры.

Никон собрал ереси всего мира и когда он отступил, то отступление получилось всемирным, т. к. истиннаго священства нигде не осталось во всем мире. В «апокалипсисе» Иоанна Богослова пишется: «Пал, пал Вавилон, великая блудница, сделался жилищем бесов и всякому духу нечисту» (гл. 18, ст. 2-4)

Эти слова говорят о падении священства, о прегрешении его в догматах, о принятии им всех ересей, о прекращении истиннаго священства во всём мире. Церковь стала не истинная, еретическая.

В той же главе «апокалипсиса» сказано: *«выйди из нея народ мой чтобы не участвовать вам во грехах ея».* (ст. 4)

Это говорит голос Божий через уста апостола.

Такое повеление Божие дано верующему народу по той причине, что антихрист не позволит никому, живущим в мире, сохранить истинное учение Христа.

Никон склонил в свою сторону часть духовенства, а в том числе и Царя Алексея Михайловича и начал насильственно принуждать весь народ к принятию его нововведения. Всех не подчинявшихся, не принявших его нововведения-ереси, подвергал страшным пыткам, зверским казням, смерти. Принять его новизну, значит потерять святую веру.

Но ревнители благочестия охотнее шли на смерть. Тогда-то было истреблено всё истинное духовенство и тысячи простого народа. Чтобы сохранить правую веру и остаться в живых был единственный выход — поступать согласно пророчества, — бросить всё и бежать.

О том, что истинно-верующий во дни антихриста будет вынужден бежать, что вера истинная сохранится только у скрывшихся, есть много предсказаний свидетельств. В откровении Иоанна Богослова написано: «жена убежала в пустыню, где приготовлено было, для нея место от Бога, чтобы питали её там 1260 дней» (ап. Гл. 12, ст. 2)

Под словом «жена» подразумеваются <u>люди содержащие и хранящие все догматы истинной</u> веры без повреждения и находящиеся в странственном положении.

«И дастся им помощь от Бога и наставит их в места нарочита и спасутся крыющиеся у боголюбивых мужей». (Ефрем Сирин сл. 105, стр. 304)

Боголюбивые мужи это люди истинно-верующие, но находящиеся под печатью антихриста, они ради исполнения заповеди Христа Спасителя: «Ибо алкал Я и вы дали мне есть, жаждал и вы напоили меня, был странником и вы приняли меня ...» (еванг. от Матф. Гл. 25, ст. 35) питают и укрывают странников, имея намерение, хотя бы перед своей кончиной выйти из под печати антихриста и получить святое крещение, чтобы быть записанными в книгу жизни у Агньца на небесах.

#### Далее:

На Никоне отступление от веры не остановилось, а так же и гонение. Пётр-I добавил отступление. В Християнской Церкви было узаконено, новолетие считать 1-е сентября. Это было уставлено самим Христом.

Пётр-I отстранил закон Христа, а ввел свой беззаконный закон. Новое лето с 1-го сентября, перенёс на 1-е генваря и месяц <u>генварь</u> переименовал на <u>январь</u> в честь <u>идола Януса</u>.

В летоисчислении убавил 8 лет. Был 1708 г. от рождества Христова, а он сделал 1700 г. Кому же свойственно изменять Божий закон?

В писании говорится: «Егда приидет антихрист пременит времена и лета, праздничные дни и новомесячия»

Всех не подчинявшихся ему и Никоновской реформе, Пётр-І также яростно преследовал и умерщвлял.

Поэтому защитники благочестия проповедовали согласно святого писания, <u>бежать и укрываться.</u> И вот в то время бежали тысячи, и <u>нить эта тянется до сего времени, и крыющиеся будут до скончания века.</u>

В настоящее время люди любого вероисповедания находятся под печатью антихриста, кроме И. П. Х. С., а значит, их имена не записаны в книге жизни на небесах, и они погибают на вечно, если не обратятся к истинной вере.

Р. S. Господь Бог сотворил человека по своему образу и подобию, т. е. бессмертным и, милосердным, дал ему разум и самовластие, куда хочешь туда и иди, или в царство вечное или в муку вечную. Он не принуждает, а хочет, чтобы человек своим произволением наследовал будущее блаженство, поэтому и дал ему самовластие.

Из истории мы знаем, что три века нашей эры, т. е. после рожества Христова, не было много религий, а только християнство и идолопоклонство.

Идет человек и видит, что стоит храм, на котором крест, значит тут християнская Церковь, а если видит на храме стоит идол, то это храм языческий (идолопоклонники). А в настоящее время столько религиозных течений, что человек не знает кому и последовать, ведь каждый хвалит свою религию и считает её правильной.

Вот тут-то и требуется человеку разум, чтобы понять, где истина. Истинная религия познаётся не от чудес и знамений, а только от Божественного писания. Надо тщательно читать

святое писание и Господь откроет ищущему человеку истину.

Какое же надо читать писание? Самое древняя книга «Библия».

В течение многих лет безбожники пытались уничтожить эту книгу, но и сегодня она непоколебима, как скала. Императоры и попы, короли и священники, князи и правители, все они умерли, а книга жива и до сих пор пользуется авторитетом.

Библия делится на две части: Ветхий завет и Новый завет. Ветхий завет, — писанный пророком Моисеем за 1500 лет до н. э. и другими пророками. Новый завет — четыре Евангелия, деяния святых апостолов и другие послания апостолов — писаны после вознесения Исуса Христа, которое было через сорок дней по его воскресении. (1 век н. э.)

<u>В ветхом завете</u> очень много пророчеств (т. е. предсказаний) о Христе Спасителе, о Его зачатии, о Его рождении от Девы Марии, о распятии, о Его воскресении и вознесении, и о других Его действиях и чудесах, не простого человека, Богочеловека.

И все предсказания сбылись в свое время. <u>В новом завете</u>, т. е. евангелиях, подробно описывается это рождение, крещение, проповедь к народу с 30 до 33 лет. Чудеса, какие он творил Божественной силой, распятие и воскресение, и всё прочее.

(читайте внимательно святое евангелие и все послания святых апостолов).

А вот об Виссарионе нигде ничего не было предсказано, ясно что это самозванец, еретик, смущающий души людей.

## Далее:

Из Св. Писания (Евангелия) мы знаем, что один Бог (в трёх лицах) одна вера, одно крещение, а прочие верования, не веры, а ереси и бесовскими нарицаются.

Из истории мы знаем, что <u>в 1054 г.</u>, новой эры, отступил Рим со всем западом от истинной веры т. е. придумали от себя ложное учение, не так как учил Христос Спаситель и его ученики апостолы, и стали еретиками. <u>В 1453 г.</u> отступила от истинной веры Греция приняла учение ложного пророка Магомета.

<u>В 1595 г.</u> Украина присоединилась к Римскому костелу, значит, приняла ереси запада и отступила от истинной веры.

В 1666 г. отпала от истинной веры Россия и последовала учению лжепатриарха Никона.

<u>В 1716 г.</u> появились старообрядцы разных толков. Хотя они молятся двуперстно и по древним книгам, как и мы (и.п.х.с) но они, записью в раскол подпали под печать антихриста, а тем самым нарушили заповедь Божию о бегстве во время царствования антихриста.

Кроме этих верований есть и другие. В 16-17 веках появились баптисты, которых насчитывается очень много названий, у них совершенно разное учение от выше упомянутых верований. А вот в 20 веке появились ещё новые лжехристы со своим учением как-то: Богородичный центр, великое белое братство Юсмалос и этот Виссарион назвавший себя Христом.

Случайно ли это всё делается? Прочитайте Евангелие от Матфея гл. 24, там написано:

«Когда же сидел Он (Христос) на горе Елеонской, то приступили к нему ученики наедине, и спросили: скажи нам когда это будет? И какой признак Твоего пришествия и кончины века?» (стих 3)

Эти слова поясняет святой отец блаженный Феофилакт архиепископ Болгарский в книге «Благовестник» стр. 139-142

# **Толкование**

Ученики подходят наедине, намереваясь спросить о чём-то великом. Они предлагают два вопроса, первый *«Когда это будет?»*, т. е. разрушение храма и взятие Иеросалима, и другой: *«Какой признак Твоего пришествия?»* 

«Исус сказал им в ответ: берегитесь, чтобы кто не прельстил вас, ибо многие придут под именем Моим и будут говорить: Я Христос, и многих прельстят.» (ст. 4-5)

## Толкование

Появится много таких, которые будут выдавать себя за Христа. И действительно, Досифей самарянин говорил о себе: Я — Христос, которого под именем пророка предсказал Моисей, а Симон самарянин называл себя великой силой Божьею.

«Тогда если кто скажет вам; вот здесь Христос, или там, — не верьте, ибо восстанут

лжехристы и лжепророки, и дадут великие знамения и чудеса, чтобы прельстить, если возможно, и избранных.» (стих 23-24)

## Толкование

Тогда т. е. когда придёт антихрист, будет много лжехристов и лжепророков, которые будут очаровывать очи зрителей явлениями чудными по демонской силе и многих обманут.

Если и праведники не будут всегда бодрственны, то и они могут подпасть обольщению.

Вот и в настоящее время много лжехристов, которые своим ложным учением уловляют невнимательных людей в погибель.

Ещё один вопрос, который задают многие: «Такой великий мир, такое множество людей, неужели все погибнут, а спасутся только истинные христиане-странники, которых по сравнению с миром капля в море?»

На этот вопрос сам Христос Спаситель сказал во святом Евангелии: «Но как было во дни Ноя, так будет и в пришествие Сына Человеческаго.» (еванг. от Матф. 24-37)

Не напрасно сделал Христос Спаситель сравнение допотопного мира с настоящим.

Из других источников мы знаем, что во время потопа спаслось только 8 человек: праведный Ной, его жена, три его сына — Сим, Хам, Иафет, и жёны его сынов. <u>Остальные люди все погибли.</u>

А что сказано в апокалипсисе на время царствования всемирнаго антихриста?

«И поклонятся ему (антихристу) все живущие на земле, которых имена не написаны в книге жизни у Агньца.» (апок. гл. 13, ст. 8)

## Далее

О печати антихристовой написано на листе 3 сея тетради. Из всего вышеписанного делаем вывод: под печатью антихриста находится весь мир все существующие в настоящее время вероисповедания: католики, никониане, старообрядцы, баптисты, юсмалиане, последователи Виссариона, названные епископы, ложные монахини и другие, а значит имена их не написаны в книге жизни. И они погибают на вечно, хотя их великое множество.

Некоторые сектанты как-то никониане, старообрядцы и другие считают, что антихрист еще не пришел, а поэтому они якобы не находятся под печатью антихриста. А что значит печать антихриста? Печать антихристова не чувственное клеймо, а <u>отступление от веры</u>. (книга «изумруд» лист 414.)

«А эти не поклонившиеся зверю, ни его образу, кто они как не те, которые исполняют слова апостола: Не тяните одно ярмо с неверными.»

(2 коринф. 6. 14.)

«Они <u>не поклоняются ему,</u> т. е. не сочувствуют, не подчиняются. И <u>не принимают</u> начертания ...» (блаж. Августин 4. 6. стр. 205-206)

Если бы была чувственная печать, то каждый и неграмотный мог бы узнать приход антихриста, но так как эта печать заключается в отступлении от веры, поэтому преподобный Ефрем Сирии и говорит:

«Всем бо имущим благовидение Божие и разум тогда, разумно будет пришествие мучителя, а имущим присно ум в вещах жития сего, и любящим земная не разумно се будет; привязани бо суть в вещах житейских, аще и услышат слово, то не имут веры, но паче мерзит им, глаголяи се». (пр. Ефрем Сирин слово 105 об антихристе 304.)

А записанными в книге жизни являются те, которые <u>не поклонялись</u> антихристу, и тем самым избегли его печати. Это И.П.Х.С., хотя их очень мало.

Далее Иоанн Богослов в книге "апокалипсис» пишет так:

«Город не имеет нужды ни в солнце, ни в луне для освещения своего, ибо слава Божия осветила его, и светильник Его — Агнец ... Ворота его не будут запираться днем, а ночи там не будет. И не войдет в него ничто нечистое, и никто преданный мерзости и лжи, а только те, которые написаны у Агньца в книге жизни.» (апок. 21-23-27)

«Блаженны те, которые соблюдают заповеди Его (Господа), чтобы иметь им право на древо жизни и войти в город воротами.» (апок. 22-14)

# Утешение християнской веры.

Как много утешенья ты даёшь! Земную жизнь ты озаряешь светом рая, И от земли нас к небесам ведёшь!

Читаю ли Евангелие святое Здесь в каждом слове дышит благодать, И в душу проникает что — то неземное, И хочется Христу всю жизнь свою отдать.

Войду ли в келию — охватит умиленье: Святые лики на иконах вижу там, И радостно внимаю чтению и пенью, И дух возносится, в восторге, к небесам

В житиях святых возьму-ль читать сказанья, Здесь всё полно отрады не земной: Их подвиги, их святость, их страданья Пленяют душу чудной красотой!

Если хочешь порой позабыться, Иль тоску разогнать, тогда Сходи в келью горячо помолиться, У подножья Святаго Креста.

Там услышав духовное пенье, Ты и сердце своё размягчишь, И душе обретёшь наслажденье И обиды людские простишь.

Там залечатся раны страданья, Вспыхнет ярко там пламя любви, Обращённые с верой желанья Все исполнены будут твои!

Сентябрь 7506 г. К.